
Chapitre 1 
Le Premier Chant 

 

Ainsi, la philosophie signifie l’amour de la sagesse. Selon de plus en 
plus de spécialistes, il y aurait une base archétypale1 commune à 
l’humanité, un « chant premier » de la recherche de la sagesse. Il 
serait donc profondément « humain » de rechercher la sagesse. 
Pourquoi ? Peut-être parce qu’elle nous semble garante du 
bonheur, du vivre-ensemble, ou parce qu’elle éclaire notre 
rapport aux mystères, de la condition humaine à l’infiniment 
grand. 

Mais alors, si cette quête est universelle, qu’a-t-elle de particulier 
lorsqu’on observe le chemin qu’elle a pris en Grèce, au VIe siècle 
avant notre ère ? C’est ce paradoxe qui mérite d’être exploré : la 
sagesse est une aspiration partagée par toutes les cultures, mais la 
philosophie occidentale s’est distinguée par un geste nouveau, 
celui de soumettre la pensée elle-même à l’examen rationnel. 

Ainsi, ce chapitre se veut une porte d’entrée : reconnaître 
l’universalité de la quête de sagesse, tout en commençant à 
percevoir ce qui, dans le parcours grec, a ouvert une voie 
singulière. Une voie qui n’abolit pas les autres traditions, mais qui 
propose un style particulier de recherche de vérité, celui que nous 
appellerons philosophie. 

Prenons d’abord un instant pour tendre l’oreille à ce chant 
premier. Car la quête de sagesse n’est pas grecque, elle est 
humaine. Elle résonne dans les mythes, les légendes et dans les 
récits de tous les peuples. C’est à ce souffle universel que nous 
allons d’abord nous arrêter, pour mieux comprendre ensuite ce 
qui fait la singularité du chemin grec.  

Un ancestral désir de sagesse 

 
1 Quand je dis “archétypal”, j’entends par là quelque chose de très 
ancien et universel, une sorte de modèle ou de figure commune que l’on 
retrouve dans toutes les cultures.  



Une quête humaine universelle 

Depuis des temps difficiles à déterminer exactement mais 
certainement très anciens, l’être humain ne se contente plus de 
vivre selon ses seuls instincts mais cherche aussi à comprendre le 
sens de la vie et de la mort ou encore l’ordre du monde et sa place 
dans celui-ci. Où es ma place dans le cosmos et comment faire 
pour y vivre bien et bien vivre ensemble ? La sagesse serait donc, 
comme le pensait déjà Socrate : connaitre pour chercher à mieux vivre, 
à bien vivre. La sagesse n’a donc rien à voir avec l’injonction 
parental que nous avons si souvent entendu : « Sois sage ! ». Cet 
ordre qui vient de l’extérieur nous enjoint à faire ce que l’on nous 
dit, à écouter sans poser de question. La sagesse en philosophie 
est contraire en ce sens. Suivre le courant sans poser de question 
n’est pas sage. La vraie sagesse part d’un désir intérieur, celui de 
vouloir comprendre, de poser des questions, d’une curiosité, pour 
se faire sa propre idée, ses propres valeurs. Le sage n’est donc pas 
sage au sens de l’injonction parental « sois sage ». Au contraire, 
au regard de cet ordre du parent, le vrai sage est plutôt rebelle ! Il 
ne peut pas obéir sans poser de question. 

Et c’est ainsi que l’amour ou le désir de la sagesse amène les 
philosophes de ce monde à se poser toutes sortes de questions 
qui concernent la connaissance et le vivre bien. Ces grandes 
questions accompagnent tous les peuples, partout sur Terre. Et 
pour s’y confronter, les Hommes ont d’abord emprunté une 
même voie : celle de la spiritualité, ce regard intérieur, ouvert au 
mystère, et qui nourrit la quête de sagesse. 

La spiritualité est si profondément ancrée dans l’être humain que 
le psychologue et philosophe Carl Gustav Jung a avancé l’idée 
que “Dieu2” est un archétype. Autrement dit, une image 
universelle de l’inconscient humain : une forme immémoriale et 
incontournable qui habite toutes les cultures et toutes les 

 
2 On entend par « dieu » ici une image très ancienne. Cela ne signifie pas 
que « Dieu existe » comme entité extérieure, mais que l’image de Dieu 
est structurellement présente dans la psyché humaine : dans notre 
cerveau. Pour Jung, c’est une donnée psychologique : nous portons tous 
cette disposition, qu’on l’appelle « Dieu », « sacré », « totalité », « mystère 
», ou autrement. 

 



époques. C’est pourquoi « dieu » (ou « les dieux » ou « les esprits 
» ou le « sacré ») est partout sur terre, dans toutes les cultures. À 
la question : « Est-ce que les hommes peuvent arriver à vivre sans 
spiritualité ? », le philosophe André-Compte Sponville répond :  

 

« Au sens le plus large du mot, la 
spiritualité c’est la vie de l’esprit. 
Spiritus, en latin, d’où viennent les 
mots « esprit » et « spiritualité », 
signifie l’esprit. La spiritualité c’est la 
vie de l’esprit. Bien que je sache, les 
athées n’ont pas moins d’esprit que 
les autres. Pourquoi auraient-ils 
moins de spiritualité ? Autrement 
dit, oui, un être humain qui n’aurait 
plus de spiritualité [aurait perdu] 
quelque chose d’essentiel.  

À la limite on pourrait dire qu’il vivrait comme une bête. Donc la 
spiritualité c’est la vie de l’esprit en général. Cependant, en un 
sens plus précis, la spiritualité c’est la vie de l’esprit dans son 
rapport à l’infini, à l’éternité, à l’absolue. » 

Cette quête spirituelle qui vise à approfondir notre rapport à 
l’infini a pris mille formes : récits mythiques, chants, rites, 
sagesses orales, légendes. La spiritualité serait donc l’étincelle, le 
souffle qui fait naître les grandes questions. Toutefois, pouvons-
nous affirmer que toute quête spirituelle de sagesse est une 
philosophie ? Cette question est complexe et apporte son lot de 
désaccords entre les spécialistes. Pour plusieurs, si la philosophie 
est amour de la sagesse, quête de sagesse, alors la spiritualité n’est 
pas forcément philosophie. Pour le philosophe Roger-Pol Droit, 
réduire la philosophie à la seule Grèce serait une erreur. Cette 
quête de sagesse n’est pas l’apanage d’une seule culture. Dans 
L’oubli de l’Inde (1989), Droit montre que l’Inde ancienne a 
produit de véritables systèmes philosophiques, comparables en 
rigueur et en profondeur à ceux de l’Occident. Dans La philosophie 
expliquée à ma fille (1998), il insiste sur le fait que philosopher, c’est 
avant tout une quête universelle de sens et de sagesse, présente 
dans toutes les cultures humaines. Sa réflexion nous enseigne que 
selon lui, ce qui distingue la Grèce n’est pas le désir de sagesse 
(partagé partout), mais l’invention d’une méthode rationnelle et 
argumentative qui va marquer durablement l’Occident. 



Le philosophe Frédéric Lenoir élargit encore la perspective en 
montrant que toutes les grandes civilisations, y compris celles qui 
privilégient la sagesse orale (Afrique, Amériques, traditions 
chamaniques), participent de ce mouvement ancestral. Dans La 
sagesse expliquée à ceux qui la cherchent (2018), il insiste sur 
l’universalité du désir de sagesse, qu’on retrouve aussi bien chez 
les stoïciens grecs que dans le bouddhisme, le taoïsme ou les 
traditions orales africaines et amérindiennes. Dans ses 
conférences et entretiens, il répète que la quête de sens et de 
sagesse est constitutive de l’humanité : elle prend des formes 
multiples, mais repose sur le même archétype du souci de bien vivre. 

Ainsi, ce que nous allons explorer dans ce livre, la philosophie 
occidentale, n’est qu’un chemin particulier parmi les multiples 
sentiers qu’ont empruntés les humains pour chercher à 
comprendre le monde et à mieux y vivre. La spiritualité provoque 
une quête de sagesse. Les mythes une forme riche de réponse à 
cette quête. 

Les mythes comme premiers récits de sagesse 

On voit souvent les mythes comme des contes des temps anciens 
qui n’ont rien à voir avec la vérité. Il est en effet difficile pour 
nous les modernes de prendre au sérieux l’idée selon laquelle si le 
soleil « se lève » le matin c’est que le dieu grec Hélios l’a poussé 
dans son charriot et le trainera haut dans le ciel à l’aide de ses 
chevaux. Pourtant, si on s’y attarde un peu plus sérieusement, on 
peut bien voir que les mythes sont bel et bien un discours sur la 
réalité, qui cherchent à donner un sens au monde et à dégager des 
sagesses. Pour l’anthropologue Philippe Descola, les mythes sont 
de réels systèmes de pensée. Dans ses œuvres, il démontre que 
les récits amazoniens, autochtones ou africains sont des systèmes 
de pensée cohérents et non de simples histoires. Ces mythes 
révèlent des ontologies différentes (animisme, totémisme, 
analogisme) qui structurent la relation entre humains, non-
humains et le cosmos. Cela contredit l’idée que les mythes 
seraient une étape « primitive » avant la raison : ils sont déjà 
une forme de rationalité symbolique. 



 

 

Chez les peuples autochtones, les récits de création liés au 
territoire (par exemple, le mythe de la Grande Tortue chez 
plusieurs nations anichinabés et iroquoises, ou les récits 
d’animaux ancêtres) sont de réels « essais » de rationalité 
symbolique pour donner forme et sens au monde. Chez les Grecs 
aussi, on tente le même exercice par exemple avec les mythes 
d’Hésiode (Chaos, Gaïa, Ouranos) ou d’Homère, qui donnent 
des images fondatrices pour penser le monde. 

C’est donc dire que le mythe n’est pas une erreur, mais bien une 
forme de connaissance, puis de sagesse : une manière de dire la vérité 
du monde à travers l’image et le récit. 

Les mythes ont rôle universel. Partout, les mythes sont des récits 
fondateurs : ils transmettent des visions du monde, des règles de 
vie, une mémoire ancestrale. Ils constituent la première forme de 
sagesse partagée, avant l’émergence des discours rationnels. Pour 
Frédéric Lenoir, ces récits de sagesse sont universels. Il montre 
que toutes les grandes civilisations (Grèce, Inde, Chine, Afrique, 
Amériques) ont transmis la sagesse par le mythe et l’oralité. Les 
mythes sont la langue commune de la sagesse humaine, qui 
répond partout aux mêmes questions fondamentales : qui 
sommes-nous, d’où venons-nous, comment bien vivre ? 

Dans les récits autochtones, chaque créature, même la plus 
modeste, joue un rôle essentiel, et les valeurs de respect, de 
partage, d’entraide et d’humilité y sont mises en avant. Mais 
comme tout héros, le Grand Lièvre rencontre aussi des 
adversaires : les serpents qui veulent l’anéantir et la grenouille 
géante qui retient l’eau, causant une sécheresse. 

 



Le mythe exprime ainsi l’espérance, la survie et la réconciliation 
avec la nature : un monde où le bien triomphe toujours du mal, 
et où les liens entre humains, animaux et éléments sont à l’image 
de l’ordre du cosmos.	

C’est un bon exemple de rationalité symbolique : le récit ne 
cherche pas à expliquer scientifiquement le monde, mais à 
le penser et l’organiser par le symbole et le mythe, en 
transmettant des vérités sur l’humain, sa place et les valeurs du 
vivre-ensemble. 

 

 



 

Pour Serge Bouchard, les 
mythes sont les récits vivants 
du territoire. L’anthropologue 
et conteur québécois nous 
rappelle que les récits 
autochtones nord-
américains habitent encore 
nos territoires. Ces récits 
(ours, corbeau, Grande 
Tortue, Grand Lièvre…) 
expriment une vision du 
monde vivante et incarnée où 
chaque élément de la nature 
participe à l’expérience 
humaine.  

Ces mythes sont des guides de sagesse pratiques, une manière de 
vivre avec le territoire pour, ensuite, tout simplement bien vivre. 

Pour George E. Sioui, les mythes sont des récits structurants pour 
le vivre-ensemble. Le philosophe autochtone wendat insiste sur 
le fait que les récits des Anciens sont structurels : ils définissent 
les règles implicites de la société, du respect mutuel, de l’équilibre 
avec la Terre. Ils ne sont pas secondaires, mais fondateurs de 
l’ordre social et spirituel, comme les mythes d’Homère ou 
d’Hésiode l’étaient pour la Grèce antique. Pour Sioui, ces récits 
autochtones sont une philosophie incarnée, transmise oralement 
et vécue collectivement. 

 

Les mythes ne sont donc pas seulement des histoires, mais 
les premiers réservoirs de sagesse humaine. Ils offrent une base 
commune universelle, tout en révélant la diversité des visions du 
monde.  C’est sur ce socle que naîtra la philosophie grecque 
rationnelle : une voie spécifique de la quête universelle de sagesse 
et qui, il faut insister, ne s’éloigne jamais beaucoup de la 
spiritualité. 



Ainsi, l’amour de la sagesse est le fil conducteur. Les êtres 
humains sentent que la sagesse a beaucoup à apporter. C’est 
L’archétype de la quête : depuis toujours, les humains cherchent 
à voir plus loin que l’immédiat. Il est vrai que la philosophie 
grecque se présente comme une nouvelle étape de cette quête, en 
ce qu’elle choisit plus que d’autres la voie de la rationalité. Mais au 
fond, elle demeure un prolongement du même désir ancestral, 
celui de sagesse. 

Occident et autres traditions : un dialogue possible 

Reconnaître la valeur de la philosophie occidentale n’implique 
pas d’en faire l’unique voie vers la sagesse. Depuis toujours, 
d’autres cultures ont cherché à comprendre le monde, le bien et 
le vivre-ensemble par des chemins différents : par l’oralité, par la 
relation intime au territoire, par la transmission des récits et de la 
mémoire ancestrale. Ces traditions n’ont pas toujours pris la 
forme de traités écrits ou d’arguments logiques, mais elles ont 
porté, elles aussi, une profonde réflexion sur le sens, la vérité et 
la sagesse3.  

Étudier les penseurs grecs demeure donc tout à fait pertinent, 
notamment parce qu’ils ont donné naissance à une forme 
particulière de rationalité qui a marqué durablement l’Occident. 
Mais cette étude gagne à être mise en dialogue avec d’autres voix, 
d’autres ontologies, d’autres manières de penser le monde. Ce 
dialogue n’affaiblit pas la philosophie occidentale ; au contraire, il 
permet de mieux en saisir la singularité, les forces… et les limites. 

Transition vers la suite 

Le parcours proposé dans ce livre suivra le chemin prescrit par le 
cours collégial : celui de la philosophie occidentale, depuis ses 
origines grecques jusqu’à ses développements modernes. C’est ce 

 
3 Il importe toutefois de savoir que beaucoup de philosophies du monde 
porte ce caractère autoréflexif qui marque la philosophie occidentale. 
L’excellent ouvrage de Roger-Pol Droit, Voyager dans les philosophies du 
monde (2021), le souligne à grands traits. Il précise que les philosophes 
indiens, chinois, tibétains, japonais, juifs et arabo-musulmans « ont 
engendré des usages multiples de la raison et de son exercice, des systèmes de pensée 
rigoureux, déductifs, démonstratifs. » p. 36 



sentier précis que nous allons emprunter ensemble, avec rigueur 
et attention. 

Toutefois, cette introduction invite à garder à l’esprit une idée 
essentielle : le désir de sagesse est universel, et les formes qu’il 
peut prendre sont multiples. La philosophie occidentale n’est 
qu’une des expressions possibles de cette quête humaine 
fondamentale. 

Ainsi, chaque chapitre pourra être lu avec cette conscience élargie 
: en explorant ce sentier particulier, nous avançons dans une 
grande forêt de sagesses humaines, riche de voix, de couleurs, de 
récits et de perspectives. Prendre un chemin, c’est aussi 
apprendre à reconnaître qu’il n’est jamais le seul. 

 

⊙ 

 

Si vous souhaitez tester vos connaissances jusqu’ici, essayez de 
répondre aux 10 questions à choix de réponse sur notre site 
Internet www.explorateursidees.com 

⁂ 
 

Il est maintenant temps de pointer vers le Chapitre 2, où nous 
allons explorer un peu plus longuement cette notion de 
rationalité.  

	

∞	
 


