Chapitre 1
Le Premier Chant

Ainsi, la philosophie signifie I'amour de la sagesse. Selon de plus en
plus de spécialistes, il y aurait une base archétypale! commune 2
Phumanité, un « chant premier » de la recherche de la sagesse. 11
serait donc profondément « humain » de rechercher la sagesse.
Pourquoi ? Peut-étre parce qu’elle nous semble garante du
bonheur, du vivre-ensemble, ou parce qu’elle éclaire notre
rapport aux mysteres, de la condition humaine a l'infiniment
grand.

Mais alors, si cette quéte est universelle, qu’a-t-elle de particulier
lorsqu’on observe le chemin qu’elle a pris en Greéce, au Vle siecle
avant notre ¢re ? C’est ce paradoxe qui mérite d’étre exploré : la
sagesse est une aspiration partagée par toutes les cultures, mais la
philosophie occidentale s’est distinguée par un geste nouveau,
celui de soumettre la pensée elle-méme a 'examen rationnel.

Ainsi, ce chapitre se veut une porte d’entrée : reconnaitre
luniversalité de la quéte de sagesse, tout en commencant a
percevoir ce qui, dans le parcours grec, a ouvert une voie
singuliere. Une voie qui n’abolit pas les autres traditions, mais qui
propose un style particulier de recherche de vérité, celui que nous
appellerons philosophie.

Prenons d’abord un instant pour tendre loreille a ce chant
premier. Car la quéte de sagesse n’est pas grecque, elle est
humaine. Elle résonne dans les mythes, les légendes et dans les
récits de tous les peuples. C’est a ce souftle universel que nous
allons d’abord nous arréter, pour mieux comprendre ensuite ce
qui fait la singularité du chemin grec.

Un ancestral désir de sagesse

! Quand je dis “archétypal”, jentends par la quelque chose de tres
ancien et universel, une sorte de modéle ou de figure commune que 'on
retrouve dans toutes les cultures.



Une quéte humaine universelle

Depuis des temps difficiles a déterminer exactement mais
certainement trés anciens, I’étre humain ne se contente plus de
vivre selon ses seuls instincts mais cherche aussi a comprendre le
sens de la vie et de la mort ou encore 'ordre du monde et sa place
dans celui-ci. Ou es ma place dans le cosmos et comment faire
pour y vivre bien et bien vivre ensemble ? La sagesse serait donc,
comme le pensait déja Socrate : connaitre pour chercher a mieux vivre,
a bien vivre. La sagesse n’a donc rien a voir avec l'injonction
parental que nous avons si souvent entendu : « Sois sage / ». Cet
ordre qui vient de 'extérieur nous enjoint a faire ce que 'on nous
dit, a écouter sans poser de question. La sagesse en philosophie
est contraire en ce sens. Suivre le courant sans poser de question
n’est pas sage. La vraie sagesse part d’'un désir intérieur, celui de
vouloir comprendre, de poser des questions, d’une curiosité, pour
se faire sa propre idée, ses propres valeurs. Le sage n’est donc pas
sage au sens de I'injonction parental « sois sage ». Au contraire,
au regard de cet ordre du parent, le vrai sage est plutot rebelle !'11
ne peut pas obéir sans poser de question.

Et c’est ainsi que 'amour ou le désir de la sagesse amene les
philosophes de ce monde a se poser toutes sortes de questions
qui concernent la connaissance et le vivre bien. Ces grandes
questions accompagnent tous les peuples, partout sur Terre. Et
pour s’y confronter, les Hommes ont d’abord emprunté une
méme voie : celle de la spiritualité, ce regard intérieur, ouvert au
mystere, et qui nourrit la quéte de sagesse.

La spiritualité est si profondément ancrée dans I’étre humain que
le psychologue et philosophe Catl Gustav Jung a avancé l'idée
que “Dieu?” est un archétype. Autrement dit, une image
universelle de I'inconscient humain : une forme immémoriale et
incontournable qui habite toutes les cultures et toutes les

2 On entend par « dieu » ici une image tres ancienne. Cela ne signifie pas
que « Dieu existe » comme entité extérieure, mais que 'image de Dieu
est structurellement présente dans la psyché humaine: dans notre
cerveau. Pour Jung, c’est une donnée psychologique : nous portons tous
cette disposition, qu’on "appelle « Dieu », « sacré », « totalité », « mystere
», Ou autrement.



époques. C’est pourquoi « dieu » (ou « les dieux » ou « les esprits
» ou le « sacré ») est partout sur terre, dans toutes les cultures. A
la question : « Esst-ce que les hommes peuvent arriver a vivre sans
spiritualité ? », le philosophe André-Compte Sponville répond :

« Au sens le plus large du mot, la
spiritualité c’est la vie de lesprit.
Spiritus, en latin, d’ou viennent les
mots « esprit » et « spiritualité »,
signifie Uesprit. La spiritualité ¢'est la
vie de lesprit. Bien que je sache, les
athées n’ont pas moins d’esprit que
les autres. Pourquoi auraient-ils
moins de spiritualité ? Autrement
dit, oui, un étre humain qui n’aurait
plus de spiritualité [aurait perdu]
quelque chose d’essentiel.

s Comte-Sponuill

A la limite on pourrait dire qu’il vivrait comme une béte. Donc la
spiritualité c’est la vie de Pesprit en général. Cependant, en un
sens plus précis, la spiritualité c’est la vie de lesprit dans son
rapport a I'infini, a Péternité, a ’absolue. »

Cette quéte spirituelle qui vise a approfondir notre rapport a
I'infini a pris mille formes : récits mythiques, chants, rites,
sagesses orales, légendes. La spiritualité serait donc I’étincelle, le
souflle qui fait naitre les grandes questions. Toutefois, pouvons-
nous affirmer que toute quéte spirituelle de sagesse est une
philosophie ? Cette question est complexe et apporte son lot de
désaccords entre les spécialistes. Pour plusieurs, si la philosophie
est amour de la sagesse, quéte de sagesse, alors la spiritualité n’est
pas forcément philosophie. Pour le philosophe Roger-Pol Droit,
réduire la philosophie a la seule Gréce serait une erreur. Cette
quéte de sagesse n’est pas l'apanage d’une seule culture. Dans
Loubli de I'Inde (1989), Droit montre que I'Inde ancienne a
produit de véritables systemes philosophiques, comparables en
rigueur et en profondeur a ceux de ’Occident. Dans La philosophie
expliguée a ma fille (1998), 1l insiste sur le fait que philosopher, c’est
avant tout une quéte universelle de sens et de sagesse, présente
dans toutes les cultures humaines. Sa réflexion nous enseigne que
selon lui, ce qui distingue la Grece n’est pas le désir de sagesse
(partagé partout), mais I'invention d’une méthode rationnelle et
argumentative qui va marquer durablement ’Occident.



Le philosophe Frédéric Lenoir élargit encore la perspective en
montrant que toutes les grandes civilisations, y compris celles qui
privilégient la sagesse orale (Afrique, Amériques, traditions
chamaniques), participent de ce mouvement ancestral. Dans s
sagesse  explignée a cenx qui la cherchent (2018), il insiste sur
Puniversalité du désir de sagesse, qu’on retrouve aussi bien chez
les stoiciens grecs que dans le bouddhisme, le taoisme ou les
traditions orales africaines et amérindiennes. Dans ses
conférences et entretiens, il répéte que la quéte de sens et de
sagesse est constitutive de ’humanité : elle prend des formes
multiples, mais repose sur le méme archétype du souci de bien vivre.

Ainsi, ce que nous allons explorer dans ce livre, la philosophie
occidentale, n’est quun chemin particulier parmi les multiples
sentiers qu’ont empruntés les humains pour chercher a
comprendre le monde et 2 mieux y vivre. La spiritualité provoque
une quéte de sagesse. Les mythes une forme riche de réponse a
cette quéte.

Les mythes comme premiers récits de sagesse

On voit souvent les mythes comme des contes des temps anciens
qui n’ont rien a voir avec la vérité. 11 est en effet difficile pour
nous les modernes de prendre au sérieux I'idée selon laquelle si le
soleil « se leve » le matin c’est que le dieu grec Hélios ’a poussé
dans son charriot et le trainera haut dans le ciel a I'aide de ses
chevaux. Pourtant, si on s’y attarde un peu plus sérieusement, on
peut bien voir que les mythes sont bel et bien un discours sur la
réalité, qui cherchent a donner un sens au monde et a dégager des
sagesses. Pour 'anthropologue Philippe Descola, les mythes sont
de réels systemes de pensée. Dans ses ceuvres, il démontre que
les récits amazoniens, autochtones ou africains sont des systemes
de pensée cohérents et non de simples histoires. Ces mythes
révelent des ontologies — différentes (animisme, totémisme,
analogisme) qui structurent la relation entre humains, non-
humains et le cosmos. Cela contredit I'idée que les mythes
seraient une étape « primitive » avant la raison : ils sont déja
une forme de rationalité symbolique.



Qw’%t-wqwlwratmaln’téwm“"’?

: endre/le mondepar dey
c %thfz‘oWd”[ m‘;ym Lo mythe raconte

%(W Prométhée quirvole le feu), %
orvisre Uhistoir 'WWWWWE o dit:)

) ; g : les
WWWMW%PW "émwwdowr duw sens:

Phitype Deseols

Chez les peuples autochtones, les récits de création liés au
territoire (par exemple, le mythe de la Grande Tortue chez
plusieurs nations anichinabés et iroquoises, ou les récits
d’animaux ancétres) sont de réels « essais » de rationalité
symbolique pour donner forme et sens au monde. Chez les Grecs
aussi, on tente le méme exercice par exemple avec les mythes
d’Hésiode (Chaos, Gaia, Ouranos) ou d’Homere, qui donnent
des images fondatrices pour penser le monde.

C’est donc dire que le mythe n’est pas une erreur, mais bien une
forme de connaissance, puis de sagesse : une maniére de dire la vérité
dn monde a travers l'image et le récit.

Les mythes ont réle universel. Partout, les mythes sont des récits
fondateurs : ils transmettent des visions du monde, des regles de
vie, une mémoire ancestrale. Ils constituent la premiere forme de
sagesse partagée, avant ’émergence des discours rationnels. Pour
Frédéric Lenoir, ces récits de sagesse sont universels. Il montre
que toutes les grandes civilisations (Gréce, Inde, Chine, Afrique,
Amériques) ont transmis la sagesse par le mythe et Poralité. Les
mythes sont lalangue commune de la sagesse humaine, qui
répond partout aux mémes questions fondamentales : qui
sommes-nous, d’ou venons-nous, comment bien vivre ?

Dans les récits autochtones, chaque créature, méme la plus
modeste, joue un role essentiel, et les valeurs de respect, de
partage, d’entraide et dhumilité y sont mises en avant. Mais
comme tout héros, le Grand Lieévre rencontre aussi des
adversaires : les serpents qui veulent 'anéantir et la grenouille
géante qui retient 'eau, causant une sécheresse.



Le mythe exprime ainsi I'espérance, la survie et la réconciliation
avec la nature : un monde ou le bien triomphe toujours du mal,
et ou les liens entre humains, animaux et éléments sont a I'image
de Pordre du cosmos.

C’est un bon exemple de rationalité symbolique : le récit ne
cherche pas a expliquer scientifiquement le monde, mais a
le penser et lorganiser par le symbole et le mythe, en
transmettant des vérités sur ’humain, sa place et les valeurs du
vivre-ensemble.

e " 2>
Le Gravd Liévre Kitchabou, on
Navobozo, est un héros fondateur
de la tradition algonguive. N\
Sa waissance est miraculense et sa vie <)

le onde. Tl affronte le Vent d'Ovest, )3
dovve aux aviimaux leurs noms, leurs habits. ;
Tl les sauve du déluge universel et les
prewmiers humains apparaissent,

faconnés a partir de la chair

des animaux morts,




Pour Serge Bouchard, les
mythes sont les récits vivants
du territoire. I’anthropologue
et conteur québécois-nous
rappelle  que les  récits
autochtones nord-
américains habitent  encore
nos territoires. Ces récits
(ours,  corbeau,  Grande
Tortue, Grand Lievre...)
expriment  une vision du
monde vivante et incarnée ou

Serge Bouchard chaque élément de la nature
participe  a  Pexpérience
humaine.

Ces mythes sont des guides de sagesse pratiques, une maniere de
vivre avec le territoire pour, ensuite, tout simplement bien vivre.

Pour George E. Sioui, les mythes sont des récits structurants pour
le vivre-ensemble. Le philosophe autochtone wendat insiste sur
le fait que les récits des Anciens sont structurels : ils définissent
les regles implicites de la société, du respect mutuel, de 'équilibre
avec la Terre. IIs ne sont pas secondaires, mais fondateurs de
Pordre social et spirituel, comme les mythes d’Homeére ou
d’Hésiode I’étaient pour la Grece antique. Pour Sioui, ces récits
autochtones sont une philosophie incarnée, transmise oralement
et vécue collectivement.

Les mythes ne sont donc pas seulement des histoires, mais
les premiers réservoirs de sagesse humaine. Ils offrent une base
commune universelle, tout en révélant la diversité des visions du
monde. C’est sur ce socle que naitra la philosophie grecque
rationnelle : une voie spécifique de la quéte universelle de sagesse
et qui, il faut insister, ne s’éloigne jamais beaucoup de la
spiritualité.



Ainsi, 'amour de la sagesse est le fil conducteur. Les étres
humains sentent que la sagesse a beaucoup a apporter. Cest
Larchétype de la quéte : depuis toujours, les humains cherchent
a voir plus loin que I'immédiat. Il est vrai que la philosophie
grecque se présente comme une nouvelle étape de cette quéte, en
ce quelle choisit plus que d’autres /Jz voie de la rationalité. Mais au
fond, elle demeure un prolongement du méme désir ancestral,
celui de sagesse.

Occident et autres traditions : un dialogue possible

Reconnaitre la valeur de la philosophie occidentale n’implique
pas d’en faire 'unique voie vers la sagesse. Depuis toujours,
d’autres cultures ont cherché a comprendre le monde, le bien et
le vivre-ensemble par des chemins différents : par 'oralité, par la
relation intime au territoire, par la transmission des récits et de la
mémoire ancestrale. Ces traditions n’ont pas toujours pris la
forme de traités écrits ou d’arguments logiques, mais elles ont
porté, elles aussi, une profonde réflexion sur le sens, la vérité et
la sagesse’.

Etudier les penseurs grecs demeure donc tout a fait pertinent,
notamment parce quils ont donné naissance a une forme
particuliére de rationalité qui a marqué durablement I’Occident.
Mais cette étude gagne a étre mise en dialogue avec d’autres voix,
d’autres ontologies, d’autres maniéres de penser le monde. Ce
dialogue n’affaiblit pas la philosophie occidentale ; au contraire, il
permet de mieux en saisir la singularité, les forces... etles limites.

Transition vers la suite

Le parcours proposé dans ce livre suivra le chemin prescrit par le
cours collégial : celui de la philosophie occidentale, depuis ses
origines grecques jusqu’a ses développements modernes. C’est ce

3 Ilimporte toutefois de savoir que beaucoup de philosophies du monde
porte ce caractere autoréflexif qui marque la philosophie occidentale.
L’excellent ouvrage de Roger-Pol Droit, Voyager dans les philosophies du
monde (2021), le souligne a grands traits. 1l précise que les philosophes
indiens, chinois, tibétains, japonais, juifs et arabo-musulmans « on/
engendré des usages multiples de la raison et de son exercice, des systémes de pensée
rigonrenx;, déductifs, démonstratifs. » p. 36



sentier précis que nous allons emprunter ensemble, avec rigueur
et attention.

Toutefois, cette introduction invite a garder a 'esprit une idée
essentielle : le désir de sagesse est universel, et les formes qu’il
peut prendre sont multiples. La philosophie occidentale n’est
quune des expressions possibles de cette quéte humaine
fondamentale.

Ainsi, chaque chapitre pourra étre lu avec cette conscience élargie
: en explorant ce sentier particulier, nous avangons dans une
grande forét de sagesses humaines, riche de voix, de couleurs, de
récits et de perspectives. Prendre un chemin, c’est aussi
apprendre a reconnaitre qu’il n’est jamais le seul.

O

Si vous souhaitez tester vos connaissances jusqu’ici, essayez de
répondre aux 10 questions a choix de réponse sur notre site
Internet www.explorateursidees.com

*
**

1l est maintenant temps de pointer vers le Chapitre 2, ou nous
allons explorer un peu plus longuement cette notion de
rationalité.



